
DOI: 10.52340/PUTK.2022.26.16

LINGUISTIC PECULIARITIES OF THE FOLKLORE 
OF THE KARTVELIAN-SPEAKING MUHAJIRS LIVING 

IN THE DÜZCE-SAKARYA REGION OF TURKEY 1

დუზჯე-საქარიის რეგიონში (თურქეთი) 
მცხოვრებ ქართველურენოვან მუჰაჯირთა 
ფოლკლორის ენობრივი თავისებურებანი

Maka Salia-Beşiroğlu
Düzce Üniversitesi

Düzce, Turkey
Keso Gejua

Saint Andrew the First Called Georgian University 
of the Patriarchate of Georgia, 

Tbilisi, Georgia

მაკა სალია-ბეშიროღლუ
დუზჯეს უნივერსიტეტი

დუზჯე, თურქეთი
კესო გეჯუა

საქართველოს საპატრიარქოს წმიდა ანდრია პირველწოდებულის 
სახელობის ქართული უნივერსიტეტი

თბილისი, საქართველო

აბსტრაქტი
თურქეთის დუზჯესა და საქარიის ილებში მცხოვრები ქართველები 

ისტორიული სამხრეთ-დასავლეთი საქართველოდან რუსეთ-ოსმალეთის 
1877-1878 წლების ომის შედეგად ოსმალეთში გადასახლებული 
მუჰაჯირების შთამომავლები არიან. მათ დიდ ნაწილს დღემდე ქართული 
თვითშეგნება აქვს, თუმცა ქართულად საუბარი უჭირს. მშობლიურ – 
ქართულ ენას ინარჩუნებს მხოლოდ საშუალო და უფროსი თაობა. ქართველ 
მუჰაჯირთა შთამომავლები გასული საუკუნის 60-იანი წლებიდან ფართოდ 
ინტეგრირდებიან თურქეთის რესპუბლიკის საზოგადოებრიობაში, 
რის შედეგადაც ყოველი მომდევნო თაობა წინაზე უფრო უკეთ ფლობს 
სახელმწიფო – თურქულ ენას და თანდათან ივიწყებს ქართულს 
(დიალექტურ მეტყველებას), რომელიც, მართალია, მათთვის წინაპრების 
მემკვიდრეობაა, მაგრამ ნაკლებად პრესტიჟულია.

1 The article was prepared with financial support of Shota Rustaveli National Science Foundation, 
within the frameworks of the project “The Kartvelian-Turkish Code-mixing regularities Ac-
cording to the Speech of Kartvelian-speaking Muhajirs’ Descendants” (FR-18-14869, Scien-
tific superviser – Prof. Manana Tabidze), a winner of the 2018 state science grants competitions for 
fundamental research.

ქართველური მემკვიდრეობა
 

 XXVI KARTVELIAN HERITAGE2022  



146

გასული საუკუნის 90-იანი წლებიდან მოყოლებული, როცა თურქეთ-
საქართველოს საზღვარი გაიხსნა, თურქეთის ქართველები დიდად 
დაინტერესდნენ ქართული ენითა და კულტურით. ქართველებით 
დასახლებულ ადგილებში ჩამოყალიბდა ენის შემსწავლელი წრეები, 
კულტურის ცენტრები და ა.შ. ენასთან ერთად თურქეთის ქართველებმა 
დაიწყეს ქართული ფოლკლორის შესწავლა, დაინტერესდნენ ქართული 
ცეკვებითაც. ეს, რასაკვირველია, მისასალმებელ მოვლენას წარმოადგენდა, 
თუმცაღა საქმე ის იყო, რომ ისინი, ძირითადად, ინტერესდებოდნენ 
სამწიგნობრო ქართული ენით და ზოგადქართული კულტურით, ხოლო 
უშუალო წინაპრების მემკვიდრეობა – ქართული დიალექტური მეტყველება 
და ფოლკლორი – თითქმის შეუსწავლელი რჩებოდა. 

1992 წელს საქართველოში გამოიცა პროფ. შუშანა ფუტკარაძის 
ფუნდამენტური ნაშრომი „ჩვენებურების ქართული“ (წიგნი პირველი), 
რომელიც შეიცავდა როგორც ქართველ მუჰაჯირთა შთამომავლების, ისე 
– თურქეთის ავტოქთონ ქართველთა მეტყველების ნიმუშებს. ამ ნიმუშთა 
მნიშვნელოვან ნაწილს სწორედ ფოლკლორული ტექსტები შეადგენდა. 
თურქეთის ქართველობის ფოლკლორის ნიმუშები შემდგომში ზოგმა 
სხვა მკვლევარმაც გამოაქვეყნა, თუმცაღა თითქმის არავის უკვლევია 
მათი ენობრივი თავისებურებანი. არადა, რამდენადაც თურქეთში 
დღემდე შემორჩენილი ქართველური მემკვიდრეობა ნელ-ნელა გაქრობის 
გზას ადგას, საშურია ამგვარი კვლევის ჩატარება. აქვე დავძენთ იმასაც, 
რომ სახელდობრ ქართველ მუჰაჯირთა შთამომავლების ფოლკლორი 
საინტერესოა ქართველურ-თურქულ სამეტყველო კოდთა შერევის 
თვალსაზრისითაც.

სტატია დამუშავებულია 2021 წლის გაზაფხულსა და ზაფხულში 
უშუალოდ დუზჯესა და საქარიის ილებში ჩვენ მიერ ჩაწერილი მასალების 
საფუძველზე.

Keywords: Muhajirs, Georgians, the Georgian language, Georgian dialects, Folklore.
საკვანძო სიტყვები: მუჰაჯირები, ქართველები, ქართული ენა, ქართული 
დიალექტები, ფოლკლორი.

1. Kartvelian-speaking Muhajirs’ Folk Prose from the Linguistic point of view
The entire folk prose of Georgian Muhajirs’ descendants living in the Düzce-

Sakarya region of Turkey is in dialects. This is true for both Georgian and Turkish folk 
materials - the Georgian materials are in Acharan or Laz (Khopa-Chkhalan) dialects, 
while the Turkish materials are mostly in Black sea dialect (Turk. Karadeniz şivesi). 
Most of the folk texts recorded by us are fairy tales. The legends are comparatively 
rare. 

During our meeting with Sabriye Sevgi Özkan (Xozrewaniʒe), a resident of 
the village Melenağzı, Düzce, we recorded the fairy tales, which she titled “The 
Shepherd Omal-khan” According to her, this is the most popular fairy-tale among 
Kartvelian-speaking Muhajirs. We present only its beginning here:

მ. სალია-ბეშიროღლუ, კ. გეჯუა



147

„ერთი ყოფილა, ერთი არ ყოფილა, ერთი ჩობანი კაცი იყო. ცხუარი 
ხყავდა ბრევლი იმასა. ამ ცხუარს ცავდა და იყო ქი, მისთვინაჲ.

ერ დღეს, ცხუარს ცავს იშთე და, გეჲხედა ერსალიკ, გელი მოდის. მევდა 
ეს გელმა, ერთი ცხუარი დეჲხელა, ამეჲდვა ღლიაში - გითთი! გადმეჲღო 
ამანაც ტაბანჯაჲ, თრახ-თრახ-თრახ! ესრია, მარა რამე არ იქნა, გეჲბინა და 
წევდა გელმა.

მევრე დღეზეც, ამფრათ – მევდა გელმა, დეჲხელა სხუა კიდვენ ცხუარი, 
ამეჲდვა ღლიაში და გითთი, კაიბოლდი! ესრია ჩობანმაც ტაბანჯაჲ, მარა 
რას უზმოდა - რამეიც ვერ უქნა-ქი, წევდა ეს გელმა, გეჲბინა ჰაცხა.

ადგა ახლა, ეს ჩობანი და წევდა შეჰერში, ყოინქოფეღი იყიდა. 
მეჲყვანა, დააყენა იგზე და ცავს. მევდა ისვენ ი გელმა, დეჲხელა ცხუარი 
და, დახელვის უკან ესცა ეს ყოინქოფეღი. ახლა იგიც იმფრად დეჲხელა, 
ერთხელაჲ დეჲხელა, ცხუვარის ერთაჲ, ასწია და წეჲყვანა.

ბიჭო?! გადელდა ეს ჩობანმა: რა-ნდა ქნა კაცმავო, რაფრათ ამ გელმა 
გამქუცოსო და, იგზე დაჟდა: ხვალეზე ჲა მე ვიყნე, ჲა ეს გელიო. ხოდა, მევრე 
დღეზე რუმ გელმა მევდა, ჩობანიც გადელებული დუუხდა, დიეჭიდა, ხკრა 
გვერდი და დეჲთესლიმა“

“once upon a time, there was one shepherd man. He had many sheep and cared 
for these sheep.

One day, while shepherding a sheep, he looked up and saw a wolf coming. This 
wolf came, caught the sheep and ran away. The shepherd pulled out a pistol, fired, but 
could do nothing. The wolf ran away.

The next day also: the wolf came, caught one of the sheep, dragged it and took 
it. The shepherd shot, but could do nothing - the wolf ran away and took the sheep.

What was the shepherd doing? Went to town, bought a big dog and came again 
to herd sheep. Put the dog next to the flock and thus began to shepherd the sheep.

The wolf came again, caught the sheep, and when this dog fell on him, he also 
grabbed his paw and dragged him with the sheep.

“How did this happen?!” – The shepherd went crazy, – “What should I do?! 
How should that wolf rob me?!” And, he thought: “tomorrow either I will win, or that 
wolf will win!”

The next day, when the wolf came, he met the shepherd, caught him, knocked 
him down, and subdued him“ 

As we can see, the text is in the Acharan dialect. Sabriye Sevgi Özkan was 
born in the village Hamamüstü, the Khuloan Muhajirs’ (or “Zeganians’) village, 
located near the city of Düzce, but she married a man from Melenağzı, the village 
of Kedians (whom she calls “Acharans”). Consequently, her speech is a mixture of 
Khulo and Kedian subdialects of Acharan. Also, there are some cases of Kartvelian-
Turkish code-switching too.

As for the fairy tales, their opening phrase usually coincides with the beginning 
of Turkish tales: ერთი ყოფილა, ერთი არ ყოფილა One was and the other was 
not (literal translation). It is from a relevant Turkish formula: Biri var idi, biri yok idi. 
It is remarkable, that some narrators use the dialectal form of this Turkish phrase at 
the beginning of Georgian fairy tales as well: ბირი ვარიდი, ბირი ჲოღიდი.  For 
example, below is given the beginning of a fairy tale provided by Zeynep Tozak from 
the city of Düzce, Düzce ili:

დუზჯე-საქარიის რეგიონში (თურქეთი) მცხოვრებ ქართველურენოვან...



148

 „ბირი ვარიდი, ბირი ჲოღიდი. ერ კაცს, ცოლი და შვილი ხყავდა. ეს 
შვილი იმფერი კაჲ ქესქინაჲ ვინცხაჲ იყო-ქი, ვინმე ვერ იკავებდა იმასა. 
ბრევლსა სუმდა, ბრევლსა ჭუმდა და იყო დიდი რაცხა, ქორმუცელი. ზათინ, 
ის მამამისი უჩივა ნენემისსა, ქი:

– ქალო, ეს ვინ ქორმუცელია, რუმ ვერ გიმიძღია-დედი! რა ვუყოთ 
ამასა?

– რაფერ და რა ვუყოთ? ფადიშაღისი კარზედ მივყვანოთ, იქ 
დავჰტიოთ-დედი!

მიიყვანეს, დაჰტიეს. ნახეს ფადიშაღისი ვეზირებმა აგი ბიჭი, გახედეს 
და კითხეს: შენ ვინ ხარ, ჰაჲდამ მოხველ აქა-დედი?

– ვინ ვარ და კაცი ვარე, ხუთკანჭილაი მთქვია-დედი!
– რაჲჯები, ხუთკანჭილა-დედი?
– დაალუქ, ერი კაი საჭმელი მაჭმიეთ და მემრენ, რაცხა რომ 

გინდოდესთ, იმა ვიზამ!
დასვეს, მტანეს ერი დიდი რაცხაჲ, ჯამუში. ეჲღო, გახკრა კიბილი, 

ერ ლუკმაზეც ჰემენ შესჭამა. გაცეცთეს ის ვეზირები და, „კიდვენ რამე არ 
გაქვან-დედი?!..“ - ხუთკანჭილამ იკითხა.”

“Once upon a time, one man had a wife and one child. This child was such a 
restless person that no one could hold him in one place. He ate a lot, drank a lot and 
was very greedy.

Once, the father said to the mother:
– Woman, what is this, how much does our child eat? What to do with it?
– Let’s take him to the king ‘s palace, let him go there!
They were taken there and left. The king’s viziers saw this boy, looked at him and 

asked: Who are you, where did you get here?
– Who am I? I’m a boy, my name is Xutk’anč’ila!
– What are you doing?
– Eat food first and then I will tell you!
They sat down, brought food, and ate it. He suddenly ate everything and asked: 

Do you have anything more?” 
It is remarkable that for 140 years, the descendants of Machakhelian and Livanan 

(Nigali) Muhajirs have been living side by side in the city of Düzce. Respectively, the 
dialect they speak is a mixture of Machakhelian and Livanan dialects with some new 
innovations. Zeynep Tozak is a descendant of Livanan Muhajirs, but the above texts 
reveal the influence of Machakhelian dialect. For example, ხყავდა xq’awda meaning 
“He had it/him/her” is not used in Livanan, there is spoken ყვანდა q’wanda. just 
like the innovations, such as: სუმდა sumda “He/she drank it”, or ჭუმდა č’umda 
“He/she eat it”, whose equivalent in Livanan (Also, in literary Georgian) is სვამდა 
swamda or ჭამდა č’amda etc. 

It is also interesting that the particle -ო -o used for reported speech is substituted 
with the Turkish borrowing დედი dedi “said”, which is generally characteristic of 
the speech of Georgian Muhajirs’ descendants living in the Düzce-Sakarya region.  

The Georgian Muhajirs’ descendants (mostly those who find it difficult to speak 
Georgian) tell fairy tales and legends in Turkish, particularly a Turkish dialect. As 
regards to phonetics and accentuation, their Turkish speech is influenced by Georgian. 

მ. სალია-ბეშიროღლუ, კ. გეჯუა



149

Below is given an example – the beginning of a legend narrated by Fevziye Sarkar, 
a resident of the village Hamamüstü:

ბირ ზამანლარ მაჭახელდე ბირ ფაყირ ინსან ვარმუშ - ჲაშლი ამა, 
საღლუქლი; ჩუნქი, მაჭახელდე სუჲუნი იჩარ, ბალუნი ჲერმუშ... ამა ფარასი 
ჲოხმუშ. ჰერქესე ჲარდუმ ედარ, იღილიქ ედარ ამა, ფარასი ჰიჩ ოლმაზმუშ...

Compare to the Turkish literary version of the same text:
Bir zamanlar macahelde bir fakir insan varmış - yaşlı  ama, sağlıklı: Çünkü 

macahelde suyunu içer, balını yermiş... ama  parası yokmuş. Herkese yardım eder, 
iyilik yapar ama parası hiç olmazmış.

The English translation:
Once,  there lived a poor man in Machakhela. He was old, but healthy, probably 

because he drank Machakhela water and ate honey… But the man had no money. He 
helped everyone, did many good deeds, but he was hard up.

The Turkish text recorded by us is a good example of the Black Sea dialect of 
the Turkish language. As it is known (See Vekilov, 1973:12-24), this dialect is char-
acterized by the lack of vowel harmony, the loss of palatalized vowels and presence 
of Caucasian (Georgian)-type consonants; the dento-labial fricative “f” is regularly 
substituted with the labial occlusive “p” etc. As for accentuation, according to the 
Dutch Turkologist Berndt Bredemoen, the stress in the Black Sea Turkish is weak 
and dynamic unlike the intensive and fixed stress of literary Turkish. This can be ac-
counted for by the Georgian influence (Bredemoen, 1996:9). Almost all the features 
mentioned by the scholars can be identified in the Turkish materials provided by the 
Kartvelian-speaking Muhajirs’ descendants, which we recorded in the Black Sea coast 
of Turkey.

As for the Laz living in Düzce and Sakarya regions, they mostly speak the 
Khopa-Chkhalian dialect. There are spoken two branches of this dialect: Sarpian and 
Chkhalian, because the Laz living in above mentioned regions are the descendants 
of muhajirs from village of Sarpi and Chkhala-Beghlevani Community. Thus, for in-
stance, here we have an excerpt from one of the fairy tales, recorded from Sinan 
Kara, the language of which is an example of Chkhalian sub-dialect:

„არ ყოფერენ, არ ვარ ყოფერენ დო არ ოფუტეს, არ კოჩის ეკოსნაი ჭიტა 
ბერე უყონუტერენ, ეკოსნაი ჭიტა ქი, მთელიქ „წიპუნტინა“ უჯოხუპტუ 
ე ბერეს, მეგერემ. ნანა მუშიქთი ხოლო „წიპუნტინა, ჩქიმი წიპუნტინა!“-
დეინე, უწუმარტუ.

ა ნდღას ხოლო, წიპუნტინაში ბაბა ყონაში ოხაჩქუშა ნიტუში, ბეე 
მუშიქ, „მანთი მინონ მოხთიმუ, მანთი მენდამიყონია“ დო აკლეტუ. ბაბაქ 
ენ წოხლე ქომუვარუ, მარა წიპუნტინაქთი ვა ნაშქუ, ომგაუს ქოგჲოჭკუ 
დო ბაბაქთი დოტროხუ: „კაია, გიყონაუნონჲა!“ - უწუ, - „ამა ექონ წკარი ვა 
მულუნ დო გაყომინუ-ნა, სიხინთი მოგიხთეფს. კუკუმინათე წკაი ხოლო 
ქილიკათი“- დეინე, უწუ. კაია! - წიპუნტინაქთი ეშო ჯოღაპი მეჩუ, მარა 
წკარიში ელაკათუ ქაგოჭკონდერენ ე ზავალის.”

„Once upon a time, In one village, one man had such a small child that every 
called him Dwarfy. Even his mother called like this: Oh, my Dwarfy, my Dwarfy!

One day, while his father was going to cultivate the land, the Dwarfy said: 
“I want to go with you too!” and clung to him. The father refused at first, but then, 

დუზჯე-საქარიის რეგიონში (თურქეთი) მცხოვრებ ქართველურენოვან...



150

because the dwarf did not let go and even started crying, agreed with the boy: „Okay, 
I’ll take you! - He said, - but there is no water there and if you are thirsty, you can not 
drink anything. So take a jug of water!“. “Oh, ok!” - the Dwarfy said, but he forgot 
to take the water.“

It is remarkable that in Düzce and Sakarya the Laz live more compactly - each 
village is inhabited by people from a certain community of Lazeti. Therefore, their 
spoken dialect is less influenced by other Kartvelian dialects. However, traditionally, 
there is a great influence of the Turkish language, as Turkish is a prestigious language 
throughout the country. Here as well, opening phrase usually coincides with the 
beginning of Turkish tales: არ ყოფერენ, არ ვარ ყოფერენ „One was and the other 
was not“ - It is from a relevant Turkish formula: Biri var idi, biri yok idi. Also, some 
narrators use the dialectal form of this Turkish phrase at the beginning of fairy tales as 
well: ბირი ვარიდი, ბირი [დე] ჲოღიდი; For instance, an excerpt from the fairy 
tale, recorded by us from Halit Öztürk:

„ბირი ვარიდი, ბირი დე - ჲოღიდი, არ ოფუტეს არ კოჩი ხეტერენ დო 
არ ბიჭი ბერე ხვალა უყონუტერენ. ე კოჩი ბალუქჩი ყოფერენ. აწი აჯალი 
მუხთუ დო შაღურასუნონ. უჯოხუ ა მუში ბიჭის დო უწუ-ქი:

– მზოღაშა ამახთაში, სუმკელე იმჩვირი დო მაოთხანიკელე ვარ 
იმჩვირა, ვანათინა ექ ეშო ონდი გაძირას ქი, ვა მუჩითურ!-დედი. ექ-დედი 
არ მსქვა დენგიზორდაღი იძირენ დო მცუდი მო ათხოზერ-ქი - თი სქანის 
გუსქური, მო გონდუნეტა-დედი.

– კაი! – დედი, ბიჭიქთი უწუ.
ე-დო, დოღურუ ამ კოჩი. ბიჭი მუშიქ დოხუ, დოხუშუკულე ხოლოთი, 

კაი ონდეფე, მუ ნა უკორტუ ოღოდუ, სუჶრა ქოდუდგუ, ია-აჲა ყუ დო 
თამამ. ეკულე, გულეთი მუშითე მუქ ბალუქჩილუღის ქოგჲოჭკუ.”

“Once upon a time, in one village lived one man who had only one son. This 
man was a fisherman. He was very old and when he was dying, he called his son and 
told him:

– When you enter the sea, swim on three sides, but do not swim on the fourth 
side. If you see one beautiful swan there, do not chase in vain - you still can not catch 
it and take care of yourself!..

– Ok! - the boy said.
The man died and was buried by his boy. After the burial, this boy did everything 

he needed to do, set the table, and then started fishing with his own boat.”
As we can see, the basic principles of constructing a fairy tale text are the 

same for Acharans and Laz, living in the Düzce-Sakaryan region. However, cases of 
Kartvelian-Turkish code-switching are seldom confirmed in the text of the tale, as the 
tale is passed down from generation to generation almost unchanged, and so it comes 
to us.

2. Kartvelian-speaking Muhajirs’ folk poetry from the linguistic point of view
The texts we recorded during our meetings with the Georgian Muhajirs’ de-

scendants living on the Düzce-Sakarya region are mostly poems, incantations and 
prayers. As a rule, from the linguistic point of view, this material can be divided into 
four categories:

მ. სალია-ბეშიროღლუ, კ. გეჯუა



•	 poems, incantations and prayers created in the koine Georgian language;
•	 poems, incantations and prayers created/reworded in a Georgian dialect;
•	 poems, incantations and prayers in a Turkish dialect, learnt from locals;
•	  incantations and prayers in Georgian and Arabic languages.
The most remarkable pieces created in the koine language are the songs that are 

well known and widespread throughout Georgia or in one of the Georgian regions. 
Such is the song performed by Kemal Çelebi, whom we recorded in Düzce:

„ყველა მხრიდან დაჩაგრული, მე ვარ სიმონა დოლიძე,
ექსი წელი შევასრულე, არ მიძინია ლოგინზე.
აფხანაგი მებნევოდა: „ბიჭო, ვიცვალოთ ადგილი!“
ადგილის ცვლა რაფერ გინდა, არ გვიჭამია სადილი?!

ჯაფარიძე ვურიადნიკი ნაქებია დუნიაში,
ამ ჩემ ძმაკაცს გადაყროდა თავის ჯარით მერიაში.
აფხანაგმა დამიძახა: ახლა მომაშველე ხელი,
ერთი იმფერი გამოჰკარ, რუმ მევშორვოთ აი გველი.“

„Oppressed from all sides, I am Simona Dolidze,
Six years have passed, I have not slept on the bed.
A friend was telling me: “Boy, let’s move on!..”
But how can we go if we have not eaten lunch?

Japaridze the police officer is well known in whole country,
He and his army met with that friend of mine, in the village of Meria,
The friend called to me: „Now give me a hand with this,
So, shoot the shotgun and kill this snake!..“
As we can see, this is a poem about famous Georgian rebel Simon N. Dolidze 

(1885-1911), who became an outlaw after the defeat of the 1905-1906 independentist 
revolution. He came from Guria province (West Georgia). A poem and a song about 
him was composed after 1911, when he was killed. The poem we wrote is in Georgian 
Koine, not in dialect. Thus, in the very first verse of the poem the sentence ყველა 
მხრიდან დაჩაგრული „Oppressed from all sides” is represented in the form, which 
is closest to the norms of literary Georgian. Kemal Çelebi is a descendant of Muhajirs 
who migrated from Keda, therefore the informal speech he uses is the Acharan dialect. 
According to him, the Acharan version of the above-mentioned sentence is ყოვლი 
მხრით ჩაფუხრებული. however, during our meeting the narrator insisted on the 
Construction and pronunciation that were closer to the norms of the Standard Georgian 
language. He claimed that these were the forms used in the poem “by grandfathers”.

In the same way, other verses of the poem are as close as possible to standard 
Georgian forms such as: ბიჭო, ვიცვალოთ ადგილი! “Boy, let’s move on!”, ამ 
ჩემ ძმაკაცს გადაყროდა “He met with that friend of mine” etc. According to the 
narrator, these are not Acharan sentences. But Compare: the other forms such as 
მებნევოდა, “He was telling me” - in the third line of the first verse and რაფერ in 
the fourth line is used in accordance with the Acharan dialect. 

დუზჯე-საქარიის რეგიონში (თურქეთი) მცხოვრებ ქართველურენოვან... 151



As for the lexical peculiarities of the poem, it contains there the form მერიაში 
“in Meria”. According to the narrator, that is a village located in the community of 
Keda, where his ancestors came from. In the original version of the poem, which 
is even sung in Georgia, here is meant the City Hall, what in Georgian sounds like 
მერია.

Therefore, there is a significant difference between the original version of 
the poem and the one recorded in Düzce: in the original version, Simon Dolidze’s 
traitor goes to the City Hall and meets Officer Japaridze, while in the Düzce 
version it seems that Officer Japaridze meets Simon Dolidze’s friend in the village 
of Meria. Let’s see the verses of the original (Gurian) poem that is sung in Georgia 
till nowadays:

„ჯაფარიძე ურიადნიკი
ცნობილია გურიაში,
ამ ჩემს ანდროს შეხვთენოდა
სტრაჟნიკებით მერიაში.

მაშინვე მათ მოახსენა
ყაჩაღი მყავს ყანაშიო,
ეხლა არის ნალიაში
ვერ გამოდის დღე კარშიო”2

“Japaridze the police officer
Is well known in the province of Guria,
He and his bodyguards met with my host Andro  
at the City Hall.

[Andro] immediately reported them
I have a robber on my land,
He is now in my barn
And he can’t pass out”
The exact meaning of the მერია “the City Hall” is also unknown for Muhajirs’ 

descendants, living in Düzce-Sakarya region, although it is used in the poem as well 
as the already mentioned lexical unit and is associated with a village of Meria in Keda 
community of Achara.

It is also very interesting that in the original poem more dialectal forms appear, 
while the version recorded from the descendants of the Muhajirs is close to standard 
Georgian.

During our meeting with Zeynep Çiçek, a resident of the village Melenağzı, 
Düzce İli, we recorded the well known song ზეგნელი სულეჲმანა “Süleyman from 
Zegani” composed in Acharan dialect.  

“ხულოის ზედამ – ქედლები,
ჩემს ჭიბონისი დედნები
ლამაზ გოგოს რომ დევნახავ,
ერბოსავენ დევდნები!

2 We quote a poem from the work: Makharadze, 2008: 147-150

მ. სალია-ბეშიროღლუ, კ. გეჯუა152



153

იგერ, გაღმა თეთრი ქვაო,
ხელი დავხკარ - თან ამყვაო,
გოგოვ შენმა სიყვარულმა,
ჰაცხან წეველ - იქ წამყვაო!

ბათუმში ჩამოვბლაყუნდი
მე - ზეგნელი სულეჲმანა,
ჩაქურის ყიდვა მინდოდა,
ყართოფაის ვყიდდი, განა?!”

„There are [the village of] Kedlebi above Khulo
I have my Gudastviri instrument,
When I see a beautiful girl, 
I feel like sour cream

There, beyond, is a white stone
I shook his hand and took it.
Oh, girl, I am in love with you,
Your love always will be with me!

I, Süleyman from Zegani, 
arrived in Batumi,
I wanted to buy an Acharan chokha for me,
I did not even sell potatoes?!“
Similar verses for songs are widespread in Achara and outside it – in those parts 

of Turkey, which are settled by Georgian Muhajirs. It is noteworthy that the text of 
Zeynep Çiçek’s song is a mixture of two verses sung as separate songs.

The song we recorded during our meeting with Hikmet Tozak from Sakarya, 
titled “A verse to be sung” (by the narrator himself), is composed of Georgian and 
Turkish couplets. The Georgian part is in Livanan (Nigalian) dialect:

ჩევალ ღელე-ღურნეში
ზეჲთინისი დალისთვინ
გოგო, ერთი მაკოცნიე
მამაშენის სულისთვინ!

I’ll go into a stream,
To break an olive branch
Oh, girl, I’m asking for one kiss, 
God grant your father’s soul His bliss.

İndim dere-ırmağa ya
Zeytin dalı kırmağa ya
Geldim seni almağa ya
Niye başladın ağlamaya?

დუზჯე-საქარიის რეგიონში (თურქეთი) მცხოვრებ ქართველურენოვან...



154

Unlike the Georgian text, the Turkish part of the poem is in literary language. As 
for the contents of the poem, the first two couplets have been translated from Turkish, 
while the last two do not match with the Turkish text (the Turkish text says: “I’ve 
come to take you with me, so why are you crying?”).

In Sapanca, we also met a laz Enver Kara and recorded Shamyl’s Dance Song, 
which is accompanied by Lekuri melody and has the following Turkish text:

“Şamil dansa başladı,
İki yarını aradı,
Birisi ile dans etti,
Diğeri de terk etti!”

“Shamil started to dance, 
He found two sweethearts,
He danced with one of them
And left the other one”
According to the narrator, “this is a song of “dress men” – The Kartvelian 

Muhajirs living in Sinop call Abkhaz, Abaza and Circassian males “dress men”, 
because they used to wear long Chokhas, while the Kartvelian Muhajirs themselves 
wore short Chakuras. Unlike the previous song, the text of this song is original and 
its creation was probably conditioned by great popularity of North Caucasian music 
in Turkey. 

As for the materials in the Black Sea Turkish dialect, which Muhajirs from 
Lazeti Brought from their homeland, in Düzce we recorded Seyahan Kara’s version 
of the well-known Black Sea Turkish song Çayelinden öteye “Across Çayeli”:

„ჩაჲელინდენ ოთეჲე
გიდელუმ ჲალი-ჲალი
სირტინდაკი სეპეტუნ
ბენ ოლაიმ ხამალი
სეპეტუნუნ იფლერი
კესეჲი ომუზუნი
აჩ ბეჲაზ ფეშტემალი
ბირ გჲორეჲუმ ჲუზუნი...“

“Across Çayeli 
Let’s go along the shore,
When we walk up the hills, 
I’ll carry your basket like a bearer;
I’ll sling the ropes of your basket
Over my shoulders,
Just take off your white veil
And let me see your face.”
Çayelinden öteye is a destan or lyrical song widely spread on the Black Sea 

coast of Turkey. According to Seyahan Kara, the Laz and Gürcü residents of Düzce 
often sing it at wedding parties and other festive gatherings. The verse is remarkable 
as a text composed in the Turkish-Black Sea dialect and characterized by code 

მ. სალია-ბეშიროღლუ, კ. გეჯუა



155

switching between Turkish and Georgian: some Turkish words contain Georgian 
strong consonants, while the palatalized Turkish vowels have been transformed to the 
Georgian simple vowels.

The incantations and prayers spread among the Georgian Muhajirs’ descendants 
living on the Black Sea coast are of special interest. With their help, we recorded 
material both in Georgian and Arabic languages. We begin from Georgian examples:

ნარი-ნური ბაძგარი
ხუთი გობი ნაცარი
უჟმურის თვალი გვეცემა
გამოესპოს ვორთვალი.
შილის ქალო, უჟმურის ქალო,
ჰაჲდან მოხველ, გამოჟუჟუნდი,
ისვენ იქ წაჲ, ჰაცხაჲდან მოხველ და მოუჟმუნდი!

“Lots of crumbs,
Five bowls of ash
Bad eye if we get it from someone
Let get rid of both eyes!
Daughter of the sister in law, daughter of the devil,
Where did you get so abused?
Where you got from, go there again!”
It is noteworthy that this incantation contains such forms as გამოესპოს “Let 

get rid” and მოუჟმუნდი (< მოუჟმურდი) “you came very abused”, which are not 
characteristic of a dialect. We think that they are used for the sake of the rhyme. Another 
interesting form is შილი “a sister in law” (referring to wives of two brothers), which 
belongs to the archaic literary Georgian and is alien to the Muhajirs’ Acharan dialect.

As for the Arabic prayers, since most of the Georgian Muhajirs’ descendants 
living on the Black Sea coast of Turkey are Sunni Muslims, they have learnt prayers 
from the Koran. However, they do not speak Arabic and pronounce the words 
incorrectly. For example, in the city of Düzce we recorded an Arabic prayer uttered by 
Melike Özbek (Vatsadze).  It sounded as follows:

ბისმილლეჲ რაჰმანი რაღიმ,
ჰოსელემით უელლემი ჸულლეთ,
უელლემი ქულლეთ ჰუთ ვე ნაჰათ, ჰუ!
ბისმილლეჲ რაჰმანი რაღიმ,
ჰოსელემით უელლემი ჸულლეთ,
უელლემი ქულლეთ აჰუთ ვე ნაჰათ, ჰუ!
ბისმილლეჲ რაჰმანი რაჰიმ, თებეთიე დეე 
ებილეიებბე ენუმალუ უემიი ქესეფ!
According to the narrator, this prayer is taken from the Koran and is used against 

the evil eye. She did not know the meaning of the words, which she had learnt from 
her grandmother. This text is notable because the Arabic word forms encountered in 
it follow the Turkish orthoepic norms – the way the Turkish pronounce words when 
reading the Koran.  

დუზჯე-საქარიის რეგიონში (თურქეთი) მცხოვრებ ქართველურენოვან...



156

3. Conclusion
Turkey’s Düzce and Sakaria residents, who are descended from Kartvelian 

Muhajirs, have been living in non-Georgian environment for 140 years. For more than 
60 years, they have been intensively integrating into the Turkish society. However, 
these people have retained some level of Georgian self-perception and the Georgian 
language. They have also preserved their ancestors’ customs, although most of them 
are Sunni Muslims. They bear Turkish names and surnames and are good citizens of 
the Republic of Turkey, but they also remember their ancestors and their motherland 
- Georgia.

Therefore, the folklore and generally, the speech of Georgian Muhajirs’ living 
descendants is characterized by code switching between Georgian and Turkish. This 
is especially noticeable in folk prose, while folk poetry has been better preserved 
compared to prose. However, the influences caused by the foreign environment are 
already perceivable. 

References:
Bredemoen 1996: Bredemoen Berndt, Case Merge in the Black Sea Dialects. A 
Kartvelian Substrate Feature? Árpád Berta, Bernt Brendemoen & Claus Schönig, eds. 
Symbolae Turcologicae. Studies in Honour of Lars Johanson on his Sixtieth Birthday 
8 March 1996. Stockholm: Almqvist &Wiksell;
Dadiani... 2001: Dadiani Eka, Nakani Nino, Khachapuridze Ramaz. The Language of 
Incantations According to the Data of Dialects of the Kartvelians, Kartvelian Heritage, 
V, 2001, pg. 125-130. http://ejournals.atsu.ge/Kartvelology/issues/V/DadianiEka.pdf
Makharadze 2008: Makharadze Irakli, The Gurian Outlaws, Tbilisi, 2008;
Vekilov 1973: Vekilov Afrasiab, The Turkish Dialectology, Part I, Leningrad, 1973;
Putkaradze 1992: Putkaradze Shushana, “The Georgian of Chveneburis,” Book I, 
Batumi, 1992.

მ. სალია-ბეშიროღლუ, კ. გეჯუა


